Jacques Lacan

Seminario 8
1960-1961

LA TRANSFERENCIA

EN SU DISPARIDAD SUBJETIVA,
SU PRETENDIDA SITUACION,
SUS EXCURSIONES TECNICAS

11

ENTRE SOCRATES Y ALCIBIADES!
Sesion del 8 de Febrero de 1961

El estado de perversion.

Por qué Socrates no ama.

«No soy nada.

La interpretacion de Socrates.
La revelacion que es la nuestra.

! Para las abreviaturas en uso en las notas, asi como para los criterios que rigieron
la confeccion de la presente version, consultar nuestro prefacio: Sobre esta tra-
duccion.




Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Hay pues unos agalmata en Sécrates, y esto es lo que ha provo-
cado el amor de Alcibiades.

*Nosotros ahora vamos a volver sobre la escena en tanto que és-
ta pone en escena precisamente a Alcibiades** en su discurso dirigido
a Socrates, y al que Socrates responde dandole, hablando propiamente,
una interpretacion. Veremos en qué puede ser retocada esta aprecia-
cion, pero podemos decir que estructuralmente, a primera vista, la in-
tervencion de Socrates tiene todos los caracteres de una interpretacion.

A saber — Todo lo que acabas de decir, tan extraordinario, tan
enorme en su impudicia, todo lo que acabas de develar hablando de
mi, lo has dicho para Agaton.

Para comprender el sentido de la escena que se desarrolla de
uno a otro de estos términos, del elogio de Sdcrates por Alcibiades a la
interpretacion de Socrates, y a lo que seguird, conviene retomar las co-
sas un poquito mas arriba, y en el detalle, *a saber, que veamos el sen-
tido de lo que sucede a partir de la entrada de Alcibiades, entre Alcibi-
ades y Socrates. *”

Les he dicho — a partir de la entrada de Alcibiades, ya no esta-
rd en cuestion el hacer el elogio del amor, sino de un otro, designado
en el orden. Lo importante del cambio es lo siguiente — sera cuestion

2 17
[Nosotros ahora vamos a volver sobre la escena que pone en escena Alcibiades]
— Nota de DTSE: “«Volver», en uno y otro caso, no procede del mismo objeti-

2

VO .

3 [;Cuadl es el sentido de lo que sucede a partir de la entrada de Alcibiades, entre
éste y Socrates?] — Nota de DTSE: “Lacan aqui no formula una pregunta, sino
que afirma que retomar las cosas a partir de la entrada de Alcibiades permite esta-
blecer el sentido de lo que sucede entre Socrates y Alcibiades™.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

de hacer el elogio, epainos, del otro, y es precisamente en esto, en
cuanto al dialogo, que reside el pasaje de la metafora. El elogio del
otro se sustituye, no al elogio del amor, sino al amor mismo, y esto,
desde el comienzo.

El amor de este hombre, Alcibiades, no es para mi poca cosa,
dice, dirigiéndose a Agaton, Sdcrates, cuyo gran amor todos saben que
ha sido Alcibiades. Desde que me he enamorado de ¢l — veremos el
sentido que conviene dar a estos términos, ¢l ha sido su erastés — ya
no me estd permitido poner los ojos en un bello muchacho, ni poner-
me a charlar con ninguno, sin que ¢l me cele y me envidie, entregan-
dose a increibles excesos. Apenas si no me cae encima de la manera
mas violenta. Cuidate, entonces, y protégeme, dice a Agaton, pues la
mania y la rabia de amar de éste son también lo que me da miedo.

Es a continuacion de esto que se situa el dialogo de Alcibiades
con Eriximaco, de donde va a resultar el nuevo orden de las cosas. A
saber, que se conviene que, cada uno a su turno, se hara el elogio de
aquél que, por orden, siga a la derecha. El epainos, el elogio que en-
tonces va a ponerse en juego, tiene, se los he dicho, una funcion sim-
bolica, y precisamente metaforica. Lo que expresa tiene, en efecto, de
aquél que habla a aquél de quien se habla, una cierta funcion de meta-
fora del amor. Alabar, epainein, tiene aqui una funcion ritual, que pue-
de traducirse en estos términos — hablar bien de alguien.

Aunque no se pueda hacer valer ese texto en el momento de El
Banquete, puesto que es muy posterior, Aristoteles en su Retdrica, li-
bro I, capitulo 9, distingue el epainos del enkomion. Hasta ahora les he
dicho que no queria entrar en la diferencia de los dos. Sin embargo lle-
garemos a eso, arrastrados por la fuerza de las cosas.*

* cf. ARISTOTELES, Retérica, Biblioteca Basica Gredos, Madrid, 2000, pp. 115
y ss.: “El elogio es un discurso que pone ante los ojos la grandeza de una virtud.
Conviene, por lo tanto, presentar las acciones como propias de tal virtud. A su
vez, el encomio se refiere a las obras (si bien, para la persuasion, sirven también
las circunstancias que las rodean, como, por ejemplo, la nobleza y la educacion,
ya que es efectivamente probable que sean buenos los hijos de buenos padres o
que se comporten de una determinada manera los que han sido criados asi). Y, por
eso, hacemos el encomio de quienes han realizado (alguna accion). Las obras, por
su parte, son signos de los modos de ser; por lo que incluso podriamos elogiar al
que ninguna ha hecho, si estuviéramos persuadidos de que es capaz (de hacerlas).”



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Lo que distingue al epainos se ve muy precisamente en la mane-
ra con que Agaton ha introducido su discurso. *El habla del objeto
partiendo de su naturaleza, de su esencia,*’ para desarrollar a conti-
nuacion sus cualidades. Es un despliegue del objeto en su esencia. El
enkomion, nos cuesta traducirlo a nuestra lengua, y el término Kwuog
{komos} que esta en él implicado sin duda est4 alli por algo.® Si es
preciso encontrarle algiin equivalente en nuestra lengua, es algo como
panegirico. Si seguimos a Aristoteles, se trata de trenzar la guirnalda
de los altos hechos del objeto. Punto de vista que desborda el objetivo
de la esencia que es el del epainos, que le es excéntrico.

Pero el epainos no es algo que se presente desde el comienzo
sin ambigliedad. Es en el momento en que se ha decidido que se trata-
ra de epainos, que Alcibiades replica que la observacion que hizo So-
crates a propodsito de *sus celos, digamos, feroces, no comporta una
sola palabra verdadera.*’ Es todo lo contrario, pues es ¢€l, el bonachon,
quien, si sucede que alabo a alguien en su presencia, sea a un dios, sea
a un hombre, desde el momento que se trata de otro que €l, cae sobre
mi — y retoma la misma metafora que recién — T yepe {to cheire},
con la mayor violencia.

*Hay ahi un tono, un estilo, una especie de malestar, de embro-
llo, una especie de respuesta molesta, de «callate» casi panico de S6-
crates.*® Callate, ¢es que no sofrenards tu lengua?, se traduce con
bastante justeza. A fe de Poseidon, responde Alcibiades — lo que no
es poca cosa — ti no podrias protestar, te lo prohibo. Bien sabes que
no haré el elogio de ninglin otro en tu presencia.

> [El parte de la naturaleza del objeto]

® Nota de ST: “Komos: antiguamente, procesion burlesca de las fiestas de Baco,
acompaiada por escenas satiricas improvisadas (la palabra comedia deriva de ¢él)”.

7 [sus celos feroces no comportan una sola palabra verdadera.] — Nota de DTSE:
“Se trata de una apreciacion personal de Lacan”.

8 [Hay ahi un tono, un estilo, un malestar, un embrollo, una respuesta molesta de
céllate, casi panico, de Socrates.] — Nota de DTSE: “La puntuacion de Seuil
pierde la sucesion de binarios (tono / estilo, malestar / embrollo, respuesta molesta
/ céllate) e introduce un sinsentido”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Y bien, dice Eriximaco, adelante, pronuncia el elogio de Socra-
tes. (Debo infligirle ante ustedes, pregunta Alcibiades, el castigo pu-
blico que le he prometido? Haciendo su elogio, ;debo desenmascarar-
lo? Asi precisamente serd a continuacién, en su desarrollo. Y en efec-
to, no es sin inquietud tampoco, como si eso fuera a la vez una necesi-
dad de la situacion y también una implicacion del género, que el elo-
gio pueda llegar tan lejos en sus términos como hacer reir de aquél del
que se trata.

También Alcibiades propone un gentleman’s agreement —
(Debo decir la verdad? A lo cual Socrates no se rehusa — Te invito a
decirla. Y bien, dice Alcibiades, te dejo la libertad, si franqueo los li-
mites de la verdad, de decirme que miento. Por cierto, si sucede que
erro, que me extravio en mi discurso, tu no debes asombrarte por eso,
dado el personaje inclasificable — volvemos ahi a la atopia — tan
desconcertante, que tl eres. ;Coémo no embarullarse en el momento de
poner las cosas en orden, katapiBuncot {katarithmesai}, de hacer su
enumeracion y su computo? Y he aqui que el elogio comienza.

La tltima vez les indiqué la estructura y el tema del elogio. *Al-
cibiades, en efecto, dice que sin duda va a entrar en el yelwg {gelos},
(el reir), mas exactamente (en el) yehowog {geloios}, en lo risible, y
(entra) seguramente (en ello) al comenzar presentando las cosas por
medio de la comparacion que — se los hago notar —*° Volvera tres
veces en su discurso, cada vez con una insistencia casi repetitiva. So-
crates es entonces comparado a esa envoltura ruda e irrisoria que cons-
tituye el satiro. De alguna manera, es preciso abrirlo para ver en el in-
terior lo que Alcibiades llama, la primera vez, agalmata theon, las es-
tatuas de los dioses. Retoma, a continuacidn, llamandolas una vez mas
**agalmata theia,** divinas, **thaumasta,** admirables. La tercera
vez, emplea el término agalma aretés, la maravilla de la virtud, la ma-
ravilla de las maravillas.

? [Alcibiades entra seguramente en el yehog {gelos}, yehowog {geloios}, lo risible,
al comenzar presentando las cosas por medio de la comparacion que ya he subra-
yado.] — Nota de DTSE: “gelos y geloios, ¢l reir y lo risible son dos cosas dife-
rentes. Ademas, Seuil no hace mencion de lo que Alcibiades anuncia, la concien-
cia que tiene de arriesgarse a entrar en lo risible”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

En el camino, encontramos esa comparacion con el satiro Mar-
sias, la cual, en el momento en que se instaura, es llevada muy lejos.
A pesar de la protesta de Socrates, y seguramente, ¢l no es flautista,
Alcibiades vuelve y apoya *y compara aqui a Sécrates a un satiro no
simplemente de la forma de una caja,*'’ a un objeto méas o menos irri-
sorio, sino especialmente al satiro Marsias, en tanto que, cuando entra
en accidn, todos saben por la leyenda qué encanto se desprende de su
canto. Ese encanto es tal que ha incurrido en los celos de Apolo, quien
lo hace despellejar por haberse atrevido a rivalizar con la musica su-
prema, divina. La unica diferencia, dice, entre Socrates y €1, es que, en
efecto, Socrates no es flautista. No es por medio de la musica que ¢l
opera, y sin embargo el resultado es exactamente del mismo orden.

Aqui conviene que nos refiramos a lo que Platon explica en el
Fedro a proposito de los estados superiores, si se puede decir, de la
inspiracion, tales como son producidos mas alla del franqueamiento de
la belleza. *Entre las diversas formas de ese franqueamiento, que yo
no retomo aqui, estdn aquellas que son el hecho de los deopevoug
{deomenous}, de aquéllos «que tienen necesidad de los dioses y de las
iniciacionesy, para €stos el camino, la via, consiste en medios entre los
cuales esta el de la ebriedad producida por cierta musica que produce
en ellos ese estado que llamamos de posesion.*'' Es ni mas ni menos
a ese estado que Alcibiades se refiere cuando dice que eso es lo que
Socrates produce por medio de las palabras. Aunque sus palabras no
tengan acompafiamiento, no tengan instrumento, produce exactamente
el mismo efecto.

Cuando nos sucede que escuchamos a un orador, dice, asi fuese
un orador de primer orden, eso no nos produce sino poco efecto. Al
contrario, cuando es a ti que se escucha, o bien tus palabras referidas
por otro, aunque ¢l que las refiera fuese mdvv eaviog {panu phaulos},
un hombre completamente deleznable, el oyente, asi sea una mujer o

19 [. No es simplemente a una caja en forma de satiro que compara a Socrates,] —
Nota de DTSE: “Inversion injustificada del nombre y de su complemento”.

! [Hay diversas formas de ese franqueamiento, que yo no retomo aqui. Entre los
medios que utilizan aquéllos que son deopevovg {deomenous}, que tienen necesi-
dad de los dioses y de las iniciaciones, esta la ebriedad engendrada por cierta mu-
sica, que produce un estado que llamamos de posesion.] — Nota de DTSE: “La
version Seuil suprime la idea de camino”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

un hombre o un adolescente, queda conmocionado, como si hubiera
recibido un golpe, y hablando propiamente xoteyoueba {katechome-
tha} — quedamos poseidos por eso.

Ahi esta situado el punto de experiencia que hace que Alcibia-
des considere que en Socrates esta ese tesoro, ese objeto indefinible y
precioso que va a fijar su determinacién tras haber desencadenado su
deseo. Ese objeto esta en el principio de lo que desarrollara a conti-
nuacion a proposito de su resolucion, luego sus empresas junto a So-
crates. Detengamonos en este punto.

Le sucedi6 con Socrates una aventura que no es banal. Habien-
do tomado esta determinacion, podia marchar sobre un terreno un po-
co seguro, pues sabia la atencion que, desde hacia mucho tiempo, So-
crates prestaba a lo que €l llama su wpo {hora} — se traduce como se
puede — en fin, su sex-appeal. *Le parece que a €l le bastaria con que
Socrates se declare*', para que él, Alcibiades, pueda obtener de ¢l
justamente todo lo que esta en cuestion {en cause}, a saber lo que ¢l
mismo define como todo lo que Socrates sabe, mavt akovcol ocomep
ovtoc noel {pant’ akousai hosaper outos edei}. Y es entonces el relato
de sus andanzas. ;Pero no podemos ya detenernos aqui?

*Puesto que Alcibiades sabe ya que tiene el deseo de Socrates,
(por qué no presume mejor y més facilmente su complacencia?*"’> —
Puesto que ya sabe que €1, Alcibiades, es para Socrates un amado, un
eromenos, ;qué necesidad tiene de hacerse dar por Socrates el signo
de un deseo? De ese deseo, Socrates jamas habia hecho un misterio en
los pasados momentos. Ese deseo es re-conocido, y por este hecho co-
nocido, y entonces, podriamos pensar, ya confesado. Entonces, ;qué
quieren decir esas maniobras de seduccion? Alcibiades desarrolla el
relato de éstas con un arte, un detalle, y al mismo tiempo una impudi-
cia, *un desafio a los oyentes que, por otra parte, es tan netamente
sentido como algo que sobrepasa los limites, que lo que lo introduce
es nada menos que la frase que sirve en el origen de los misterios:*'*

12 ’ . r
[Le parecia que bastaria con que Socrates se declare]

1 [Puesto que Alcibiades sabe ya que ha captado el deseo de Socrates, {por qué
no presume mejor su complacencia?] — Nota de DTSE: “«Captado» no ha sido
dicho por Lacan. Este término levanta intempestivamente un equivoco”.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

— Ustedes, que estan ahi, tapense las orejas. No se trata sino de aqué-
llos que no tienen el derecho de escuchar, y menos todavia de repetir,
lo que va a ser dicho, y como eso va a ser dicho, los sirvientes, a los
que es mejor para ellos que no escuchen nada.

A este misterio de la exigencia de Alcibiades corresponde, des-
pués de todo, la conducta de Sécrates. *Pues si Socrates se ha mostra-
do desde siempre el erastés de Alcibiades, sin duda nos parecera — en
una perspectiva post-socratica, diriamos: en otro registro — que es un
gran mérito lo que muestra, y que el traductor de El Banquete apunta
al margen bajo el término de su “temperancia”.*"> Pero en el contexto,
esta temperancia no estd indicada como necesaria. SOcrates quiza
muestra ahi su virtud, ;pero qué relacion tiene con el asunto que esté
en cuestion? — si es cierto que lo que se nos muestra a ese nivel con-

cierne al misterio de amor.

En otros términos, ven ustedes que yo trato de recorrer la situa-
cion que se desarrolla ante nosotros en la actualidad de El Banquete,
para captar la estructura de ese juego. Digamos inmediatamente que
todo en su conducta indica que el hecho de que Sécrates se rehuse a
entrar ¢l mismo en el juego del amor est4 estrechamente ligado a esto,
que esta postulado en el origen como el término de partida, es que ¢l
sabe.

El sabe lo que estd en juego en las cosas del amor, esto es, in-
cluso, dice, lo Unico que ¢l sabe. Y nosotros diremos que es porque
Socrates sabe, que €l no ama.

' Tun desafio a los oyentes, que es tan netamente sentido como algo que sobrepa-
sa los limites, que no introduce nada menos que la frase que sirve en el origen de
los misterios] — Nota de DTSE: “Es el desafio el que es introducido por la frase,
y no a la inversa”. — Al pasar, DTSE destaca una errata en la edicion Seuil: défit,
en lugar de defi {desafio}. JAM/2 corrige la errata.

15 [Si éste, en efecto, se ha mostrado desde siempre el erastés de Alcibiades, pue-
de parecer en otro registro, en una perspectiva post-socratica, que es un gran meri-
to lo que muestra, y que el traductor del Banquete apunta al margen bajo el térmi-
no de su temperancia.] — Nota de DTSE: “«Otro registro» no es un complemento
del verbo parecer. No esta dicho que el mérito de su temperancia para Socrates no
seria audible mas que en una perspectiva post-socratica, y entonces inaccesible a
los convidados del Banquete™.



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

*Y también con esta clave demos su pleno sentido a las palabras
con las que, en el relato de Alcibiades, ¢l lo acoge,*'® después de tres
0 cuatro escenas en las cuales el incremento de los ataques de este lti-
mo nos es presentado segin un ritmo ascendente.

La ambigiiedad de la situacién confina siempre con lo que es lo
geloios, lo risible, lo comico. En efecto, es una escena payasesca que
esas invitaciones a cenar se terminen con un sefior que se va muy tem-
prano, muy cortésmente, tras haberse hecho esperar, que vuelve una
segunda vez, y que se escapa una vez mas, y con el cual es bajo las sa-
banas que se produce el didlogo — ¢Duermes, Sdcrates? — En abso-
luto. Hay que decir que, para llegar a su ultimo término, lo que esta en
juego nos hace pasar por unos caminos que estan bien hechos para co-
locarnos en cierto nivel.

Después que Alcibiades se ha verdaderamente explicado, y ha
llegado hasta decirle — esto es lo que deseo, y aunque yo me avergon-
zaria ciertamente ante las personas que no comprenderian, te explico a
ti lo que quiero — Socrates le responde — “En suma, ti no eres el ul-
timo de los tontitos, *si es cierto que justamente todo lo que tu dices
de mi yo lo poseo*'’, si en mi existe ese poder gracias al cual tu te
volverias mejor. Si, es eso, tu has debido percibir en mi alguna cosa
distinta, una belleza de otra cualidad, una belleza que difiere de todas
las demads, y habiéndola descubierto, *te pones desde entonces en po-
siciéon de compartirla conmigo, o mas exactamente, de hacer un inter-
cambio, belleza por belleza, y al mismo tiempo” — aqui en la pers-
pectiva socratica de la ciencia contra la ilusion — “en lugar de una
opinién de belleza” — la doxa que no sabe su funcion, el engafio de la

'8 [Con esta clave, demos su pleno sentido a las palabras con que Socrates acoge
el ofrecimiento de Alcibiades] — Nota de DTSE: “«ofrecimiento» es una palabra
anadida por Seuil. Acoger al hombre o su ofrecimiento no es idéntico”.

7 [si es cierto que justamente tu quieres lo que yo poseo]



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

belleza — “ta quieres intercambiar la verdad”*'®. Y de hecho, a fe
mia, eso no quiere decir otra cosa que trocar cobre por oro."

Pero, dice Sdcrates — y aqui conviene que tomemos las cosas
tal como son dichas — desengafiate, examina las cosas con mayor cui-
dado, auewvov okdmer {ameinon scopei}, de manera que no te engafies,
no siendo yo de eso ovdev wv {ouden on}, hablando propiamente, na-
da. Evidentemente, dice, el ojo del pensamiento va abriéndose a medi-
da que el alcance de la vision del ojo real va disminuyendo. Por cierto,
tu no has llegado a eso. Pero atenciéon — ahi donde ta ves algo, yo no
soy nada.

(Qué es lo que Socrates rehusa en ese momento? ;Qué rehusa
en tanto que ya se ha mostrado lo que se ha mostrado ser, diré casi ofi-
cialmente, en todas las salidas de Alcibiades, hasta el punto de que to-
do el mundo sabe que Alcibiades ha sido su primer amor? Lo que S6-
crates rehusa mostrar a Alcibiades es algo que toma otro sentido. Eso
seria, si es definible en los términos que les he dado, la metafora del

amor. 20

'8 [te pones desde entonces en posicion de compartirla conmigo, o, mas exacta-
mente, de hacer un intercambio, belleza por belleza, y al mismo tiempo quieres in-
tercambiar lo que es, en la perspectiva socratica de la ciencia, la ilusion, la falacia,
la doxa que no sabe su funcion, el engaio, de la belleza, por la verdad.]

' Esta frase también es de Socrates, pero JAM no suele entrecomillar, como hago
yo al seguir otras fuentes.

%% Sin modificar radicalmente la puntuacion y la redaccion de este paragrafo, no
puedo introducir en €l una precision del texto-fuente de DTSE, sobre la que llama
la atencion en su “peinado del Seminario”, y que consigno aqui en nota: “lo que
Sécrates rehusa, para mostrarse lo que ya se ha mostrado ser”, a propoésito de lo
cual DTSE comenta: “;Por qué haber suprimido el interesante equivoco del «para
mostrarse»?”. — He aqui la version ST de este fragmento del Seminario: “Lo que
Socrates rehusa en ese momento, si €ste es definible en los términos que les he di-
cho a proposito de la metafora del amor, lo que Sdcrates rehusa (para mostrarse lo
que ya se ha mostrado ser, diria, casi oficialmente en todas las salidas de Alcibia-
des, para que todo el mundo sepa que Alcibiades, dicho de otro modo, ha sido su
primer amor) lo que Socrates rehusa mostrar a Alcibiades es algo que toma otro
sentido, que seria propiamente la metafora del amor en tanto que Socrates se ad-
mitiria como amado, y diré mas, se admitiria como amado, inconscientemente”.

10



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Seria la metafora del amor, en tanto que Socrates se admitiria
como amado, y diré mas, se admitiria como amado, inconscientemen-
te. Pero es justamente porque Sdcrates sabe, que ¢l se rehusa a haber
sido, al titulo que fuese, justificado o justificable, eromenos, lo desea-
ble, lo que es digno de ser amado.

. Qué es lo que hace que ¢l no ame? ;Qué es lo que hace que la
metafora del amor no pueda producirse? ;Que no hay sustitucion del
erastés al eromenos? ;Que no se manifieste como erastés en el lugar
donde habia erémenos? Es que Socrates no puede sino rchusarse a
ello, porque, para ¢l, no hay nada en ¢l que sea amable. Su esencia es
ese ovdev {ouden}, ese vacio, ese hueco, y para emplear un término
que ha sido utilizado ulteriormente en la meditacion neoplatonica y
agustiniana, esa kenosis, que representa la posicion central de Socra-
tes.

Esto es tan cierto que este término de kenosis, de vacio — ;o-
puesto a lo lleno de quién?, pero, justamente, de Agaton — esta abso-
lutamente presente en el origen del didlogo, cuando Sécrates, tras su
prolongada meditacion en el vestibulo de la casa vecina, arriba final-
mente al banquete, se sienta junto a Agaton, y comienza a hablar. Se
cree que bromea, que dice pavadas, pero en un didlogo tan riguroso y
tan austero a la vez en su desarrollo, *;podemos creer que «nada» esté
ahi para ser rellenado?**' El dice — Agatén, eres ti quien esté lleno,
y como se hace pasar de un vaso lleno a un vaso vacio un liquido con
ayuda de una mecha a lo largo de la cual se derrama, del mismo modo
voy a llenarme. Ironia, sin duda, pero que quiere expresar lo que es
precisamente aquello que Sodcrates presenta como constitutivo de su
posicion, y que yo les he repetido muchas veces, y esta en boca de Al-
cibiades. A saber que, salvo en lo que concierne a las cosas del amor,
¢l no sabe nada. Amathia, inscientia, traduce Cicerdn, forzando un po-
co la lengua latina. Inscitia, eso es la ignorancia bruta, mientras que
inscientia, es el no-saber constituido como tal, como vacio, como lla-
mado del vacio en el centro del saber.

21 (3 I’état de remplissable} — [;podemos creer que nada esté ahi de relleno {& I’
état de remplissage}?] — Nota de DTSE: “Contrasentido: es una referencia direc-
ta a la «nada» no rellenable de Socrates”.

11



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Pienso que ustedes captan bien lo que aqui entiendo decir, pues-
to que les he expuesto la estructura de la sustitucion, de la metafora
realizada, que constituye lo que he llamado el milagro de la aparicion
del erastés en el lugar mismo donde estaba el erébmenos. Aqui esta
precisamente aquello cuya falta hace que Soécrates no pueda mas que
rehusarse a dar, si podemos decir, su simulacro. Si se postula ante Al-
cibiades como no pudiendo mostrarle los signos de su deseo, es en
tanto que recusa haber sido ¢l mismo, de alguna manera, un objeto
digno del deseo de Alcibiades — como tampoco del deseo de nadie.

Observen por ahi que el mensaje socratico, si comporta algo que
tiene referencia al amor, no parte ciertamente, en si mismo, fundamen-
talmente, de un centro de amor. Socrates nos es representado como un
erastés, un deseante, pero nada estd mas alejado de su imagen que la
irradiacion de amor que, por ejemplo, parte del mensaje cristico. Ni
efusion, ni don, ni mistica, ni éxtasis, ni simplemente mandamiento, se
desprende de ¢l. Nada estd mas alejado del mensaje de Socrates que
amaras a tu projimo como a ti mismo, formula que esta notablemente
ausente, en su dimension, de todo lo que ¢l dice.

Esto es precisamente lo que desde siempre ha chocado a los
exegetas, quienes, en sus objeciones a la ascesis del eros, dicen que lo
que esta ordenado en ese mensaje, es amaras ante todo en tu alma lo
que te es méas esencial. Ahi s6lo hay una apariencia, y el mensaje so-
cratico, tal éste como nos es transmitido por Platon, no comete ahi un
error, puesto que, van a verlo, la estructura esta conservada. Y es in-
cluso porque estd conservada, que ella nos permite también entrever
de una manera mas justa el misterio oculto bajo el mandamiento cris-
tiano.

*Y también, si es posible dar una teoria general del amor bajo
toda manifestacion que sea manifestacion del amor, incluso si esto
puede a primera vista parecerles sorprendente, diganse que una vez
que ustedes tienen su clave — hablo de lo que yo llamo la metafora
del amor — la volveran a encontrar absolutamente en todas partes.***

2 [Es también por eso que es posible dar una teoria general del amor, bajo toda
manifestacion que sea manifestacion del amor. Esto puede, a primera vista, pare-
cerles sorprendente, pero diganse que una vez que ustedes tienen su clave — ha-
blo de lo que yo llamo la metafora del amor — la volveran a encontrar en todas

12



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Yo se los he dicho a través de Victor Hugo, pero también esta el
libro original de la historia de Ruth y Booz.> Si esa historia se sostie-
ne ante nosotros de una manera que nos inspira — salvo una mala le-
che que no veria en ello sino una sordida historia de anciano **libidi-
noso** y sirvientita — es que también suponemos **ahi** esa incien-
cia®* — Booz no sabia que una mujer estaba ahi — y que ya, incons-
cientemente, Ruth es para Booz el objeto que ¢l ama. Y suponemos
también, ahi de una manera formal — Y Ruth no sabia lo que Dios
queria de ella — que el tercero, ese lugar divino del Otro en tanto que
es ahi que se inscribe la fatalidad del deseo de Ruth, es lo que da su

caracter sagrado a su vigilancia nocturna a los pies de Booz.

La subyacencia de la inciencia, donde ya se sitla, en una ante-
rioridad velada, la dignidad del erébmenos para cada uno de los parte-
naires, es ahi que esta todo el misterio de la significacion de amor que
toma la revelacion de su deseo.

Volvamos al Banquete para ver como suceden las cosas.

Alcibiades no comprende. Después de haber escuchado a Sécra-
tes, le dice — Esctichame, yo he dicho todo lo que tenia para decir,
ahora te toca a ti saber lo que debes hacer. Lo coloca, como se dice, en
presencia de sus responsabilidades. A lo que Socrates le responde —
Ya hablaremos de todo eso, hasta manana, todavia tenemos muchas
cosas para decir de eso. En resumen, sitia las cosas en el plano de la
continuacion de un didlogo, lo compromete en sus propias vias, las de
¢l, Socrates. *Es en tanto que Socrates se hace ausente en el punto

partes.] — Nota de DTSE: “Lacan, con un condicional, introduce una duda sobre
la existencia de una teoria general del amor™.

3 El de Ruth, la moabita, es uno de los libros histéricos del Antiguo Testamento.
** Inciencia es un galicismo que convendria traducir por “ignorancia”, si nos re-

signaramos a perder su referencia inmediata a la traduccion de Cicerén reciente-
mente evocada.

13



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

donde se sefiala la codicia de Alcibiades — ;y esta codicia, no pode-
mos decir que es justamente la codicia de lo mejor? — que justamente
ella esta expresada en términos de objeto,** Alcibiades no dice — Es
para mi bien o para mi mal que yo quiero eso que no es comparable a
nada, y que esta en ti, agalma. El dice — Lo quiero porque lo quiero,
sea para mi bien o para mi mal. Y es justamente en eso que Alcibiades
revela la funcion central en la articulacion de la relacion del amor. Y
es en eso también que Socrates se rehusa a responderle ¢l mismo en
ese plano.

El mandamiento de Soécrates es — Ocupate de tu alma, busca tu
perfeccion. Por su actitud de negativa, por su severidad, por su austeri-
dad, por su noli me tangere, Socrates implica a Alcibiades en el cami-
no de su bien. ;Pero es incluso seguro que nosotros no debamos, res-
pecto de ese su bien, dejar alguna ambigiiedad? Lo que ha estado en
cuestion desde que ese didlogo de Platon ha trascendido en el mundo,
(no es la identidad del objeto del deseo con ese su bien? ;Y no debe-
mos traducirlo por el bien tal como Sécrates traza su via para aquéllos
que lo siguen a €l, quien aporta al mundo un discurso nuevo?

Observemos que, en la actitud de Alcibiades, hay algo, iba a de-
cir sublime, en todo caso absoluto y apasionado, que confina con una
naturaleza muy diferente y un mensaje muy distinto, el del Evangelio,
donde se nos dice que aquél que sabe que hay un tesoro en un campo,
y no esta dicho lo que es ese tesoro, €se es capaz de vender todo lo
que tiene para comprar ese campo y para gozar de ese tesoro.”® Ahi
esta el margen que distingue la posicion de Socrates de la de Alcibi-
ades. Alcibiades es el hombre del deseo.

Pero ustedes me diran entonces — ;Por qué quiere ser amado?
En verdad, €l ya lo es, y lo sabe. El milagro del amor esté realizado en
¢l en tanto que se vuelve el deseante. Y cuando Alcibiades se mani-
fiesta como enamorado, esto no es, como quien diria, una nifieria. Por-

%> [El se hace asi ausente en el punto donde se sefiala la codicia de Alcibiades.

Esta codicia ;podemos decir que es la codicia de lo mejor? Lo que cuenta,
es que ella esté expresada en términos de objeto.] — Nota de DTSE: “La forma

de la pregunta elevada por Lacan sugiere que responde a ella positivamente™.

26 Mateo, 13, 44.

14



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

que ¢l es Alcibiades, aquél cuyos deseos no conocen limites, cuando
se compromete en el campo referencial que es para €l el campo del
amor, demuestra alli un caso muy notable de ausencia de temor a la
castracion, dicho de otro modo, de carencia total de esa famosa Ableh-
nung der Weiblichkeit. Todos saben, en efecto, que, en los modelos
antiguos, los tipos mas extremos de la virilidad estan siempre acompa-
flados por un perfecto desdén por el riesgo eventual de hacerse tratar
de mujer, asi fuese por sus soldados, como eso le ocurrio, ustedes lo
saben, a César.

Alcibiades hace aqui a Socrates una escena femenina. A su ni-
vel, no sigue siendo menos Alcibiades. Y es por eso que debemos to-
davia, antes de terminar con el discurso de Alcibiades, *acordar toda
su importancia, franqueando el complemento que ha dado al elogio de
Sécrates,*?’ a saber, el asombroso retrato destinado a completar la fi-
gura impasible de Socrates. Impasibilidad quiere decir que ¢l no puede
incluso soportar ser tomado en pasivo, amado, erémenos. La actitud
de Soécrates, lo que Alcibiades desarrolla ante nosotros como su cora-
je, estd hecha de una profunda indiferencia por todo lo que sucede al-
rededor de ¢€l, asi fuese lo mas dramatico.

Una vez franqueado el final de ese desarrollo, donde culmina la
demostracion de Soécrates como ser sin igual, vean cdmo responde S6-
crates a Alcibiades — Me parece que conservas toda tu cabeza. Ahora
bien, es al abrigo de un no sé lo que digo que Alcibiades se habia
expresado. Si Socrates, quien sabe, le dice que a ¢l le parece que ha
conservado toda su cabeza, Nnpswv pot dokelg {Nefein moi dokeis}, es
decir — Aunque estés ebrio, leo en ti algo. ;Y qué? Es Socrates quien
lo sabe, no Alcibiades.

Socrates apunta a lo que esta en juego hablando de Agaton.
Al final de su discurso, en efecto, Alcibiades se ha vuelto hacia

Agaton para decirle — Mira, no te dejes agarrar por éste. Ves como ha
. . . . 28
sido capaz de tratarme, ten cuidado. Se lo dice accesoriamente.”™ Y en

*" [acordar toda su importancia al complemento que él da a su elogio,]

2 El caracter “como accesorio” de las palabras de Alcibiades a Agaton, es algo
que senala el propio Socrates en su interpretacion de lo dicho por el primero: “Me

15



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

verdad, la intervencion de Sdcrates no tendria sentido si no fuese que
apuntaba a ese accesoriamente, en tanto que la he llamado interpre-
tacion. Es accesoriamente, dice, que le has hecho un lugar al final de
tu discurso. Lo que nos dice Socrates, es que el objetivo constituido
por Agaton estaba de hecho presente en todas las circunlocuciones de
Alcibiades, que era alrededor de ¢l que daba vueltas todo su discurso.
Como si tu discurso — hay que traducir asi, y no lenguaje* — no hu-
biera tenido otro fin que, ;cudl? — enunciar que yo estoy obligado a
amarte, a ti y a nadie mas, y que, por su parte, Agaton lo esta de dejar-
se amar por ti, y por ningun otro.

Esto, dice, es completamente transparente, katdoniov {katade-
lon}, en tu discurso. Sécrates dice bien que €l lo lee a través del dis-
curso aparente. Y muy precisamente, ese drama de tu invencion, como
¢l lo llama, ese catvpikdv cov dpapa {satyrikon sou drama}, es ahi
que es perfectamente transparente, esa metafora de silenos, es ahi que
vemos las cosas.

Tratemos, en efecto, de reconocer su estructura. *Si Socrates di-
ce a Alcibiades: “Lo que ta quieres, al fin de cuentas, es que tu seas
amado por mi, y que Agaton sea tu objeto... — pues, de otro modo, no
hay otro sentido a dar a ese discurso, salvo los sentidos psicoldgicos
mas superficiales, el vago despertar unos celos en el otro — no se trata
de otra cosa”, es efectivamente que se trata de eso.**" Y Soécrates lo

parece, Alcibiades —dijo entonces Socrates—, que estas sereno, pues de otro mo-
do no hubieras intentado jamas, disfrazando tus intenciones tan ingeniosamente,
ocultar la razén por la que has dicho todo eso y lo has colocado ostensiblemente
como una consideracion accesoria al final de tu discurso, como si no hubieras di-
cho todo para enemistarnos a mi y a Agaton, al pensar que yo debo amarte atiy a
ningtin otro, y Agatén ser amado por ti y por nadie mas.” — cf. PLATON, Apolo-
gia de Sécrates — Banquete (traduccion de M. Martinez Hernandez) — Fedro, Edi-
ciones Planeta-De Agostini, Barcelona, 1995, p. 200 (corresponde a 222c¢c-d). En
la version JAM/1, este dato, importante para situar en el discurso de Alcibiades
dénde incide la intervencion de Socrates, se pierde.

%% Esta precision apunta a la traduccion de Léon Robin: “comme si tout ton langa-
ge n’avait pas ce but déterminé, de nous brouiller, Agathon et moi, sous prétexte
que moi...”. Pero el fragmento citado es traduccion del propio Lacan.

3% [Socrates dice a Alcibiades — Lo que tu quieres, al fin de cuentas, es que ti

seas amado por mi, y que Agatén sea tu objeto. No hay otro sentido a dar a ese
discurso, salvo los sentidos psicolégicos mas superficiales, el vago despertar unos

16



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

admite, manifestando su deseo a Agaton, y demandandole en suma lo
que primero le habia demandado Alcibiades. La prueba de esto, es
que, si consideramos todas las partes del dialogo de ElI Banquete como
un largo epitalamio, y si aquello en lo que desemboca toda esta dialéc-
tica tiene un sentido, lo que finalmente sucede es que Socrates hace el
elogio de Agaton.

Que Socrates haga el elogio de Agaton, es la respuesta a la de-
manda, no pasada, sino presente, de Alcibiades. Cuando Socrates hace
el elogio de Agaton, da satisfaccion a Alcibiades. Le da satisfaccion
por su acto actual de declaracion publica, de puesta en el plano del
Otro universal de lo que ha sucedido entre ellos tras los velos del pu-
dor. La respuesta de Socrates es ésta — Tu puedes amar al que voy a
alabar porque, alabandolo, sabré hacer pasar, yo, Socrates, la imagen
de ti el que ama’', en tanto que la imagen de ti el que ama, es por ahi
que vas a entrar en la via de las identificaciones superiores que traza el
camino de la belleza.

Pero conviene no desconocer que aqui, Sécrates, justamente
porque ¢l sabe, sustituye algo a otra cosa. No es la belleza, ni la asce-
sis, ni la identificacion a Dios, lo que desea Alcibiades, sino ese objeto
unico, ese algo que ha visto en Sdcrates, y del que Socrates lo desvia,
porque Socrates sabe que ¢l no lo tiene.

Pero Alcibiades, ¢l, desea siempre la misma cosa. Lo que ¢l
busca en Agaton, no duden ustedes de ello, es ese mismo punto supre-
mo donde el sujeto se abole en el fantasma, sus agalmata.

Socrates sustituye aqui su sefiuelo a lo que yo llamaré el sefiuelo
de los dioses. Lo hace con total autenticidad, en la medida en que ¢l
sabe lo que es, el amor. Y es justamente porque lo sabe, que esta desti-

celos en el otro, y eso no esta en cuestion. Es efectivamente de eso que se trata.]
— Nota de DTSE: “«eso no est4 en cuestion» es un decir de Sdcrates a Alcibia-
des”. — JAM/2 modifica un poco: [Lo que ti quieres al fin de cuentas, dice So-
crates a Alcibiades, es que ti seas amado por mi, y que Agatdn sea tu objeto — no
hay otro sentido a dar a ese discurso, salvo los sentidos psicoldgicos mas superfi-
ciales, el vago despertar unos celos en el otro — y eso no esta en cuestion. Es
efectivamente de eso que se trata]

*! de toi aimant — como propusimos en una clase anterior, asi diferenciamos en-
tre aimant {el que ama} y amant {amante}.

17



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

nado a engafiarse en eso — a saber, a desconocer la funcion esencial
del objeto al que se apunta constituido por el agalma.

Anoche se nos habl6é de modelos tedricos. No es posible no evo-
car, a proposito de esto, aunque mas no fuere como soporte de nuestro
pensamiento, la dialéctica intrasubjetiva del ideal del yo, del yo ideal
y, justamente, del objeto parcial, y no recordar el esquemita del espejo
esférico que les he dado en otra ocasion.>

Ante ese espejo se crea, surge, el fantasma de la imagen real del
florero oculto en el aparato. Si esta imagen ilusoria puede ser soporta-
da y percibida como real, es en tanto que el ojo se acomoda por rela-
cion a aquello alrededor de lo cual ella viene a realizarse, a saber la
flor que hemos colocado. Les he ensefiado a soportar de esas tres nota-
ciones, el ideal del yo, el yo ideal, y a, el agalma del objeto parcial,
las relaciones reciprocas de los tres términos que estan en juego cada
vez que se constituye ;qué? — precisamente lo que estd en juego al
término de la dialéctica socratica.

Se trata de lo que Freud nos ha enunciado como siendo lo esen-
cial del enamoramiento, y que a los fines de darle consistencia, he in-
troducido ese esquema. A saber, el reconocimiento del fundamento de
la imagen narcisista, en tanto que ella es la que constituye la sustancia
del yo ideal.

La encarnacioén imaginaria del sujeto, eso es lo que esta en jue-
go en esa triple referencia. Y ustedes me permitirdn llegar finalmente
a lo que quiero decir — el demonio de Sécrates, es Alcibiades.

Es Alcibiades, exactamente, en el sentido en que nos es dicho
en el discurso de Diotima que el amor no es un dios, sino un demonio,
a saber, quien envia a los mortales el mensaje que los dioses tienen pa-
ra darle.

32 ¢f. las clases sobre la topica de lo imaginario del llamado Seminario 1, sobre
Los escritos técnicos de Freud (1953-1954), asi como, para el esquema mas aca-
bado, el proporcionado por el texto de la intervencioén de Lacan en el Coloquio de
Royaumont «Observacion sobre el informe de Daniel Lagache: “Psicoandlisis y
estructura de la personalidad” (julio de 1958), en los Escritos 2.

18



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Y es por esto que no hemos podido dejar de evocar la naturaleza
de los dioses a proposito de este dialogo.

Voy a abandonarlos durante quince dias, y les daré una lectura
— el De Natura deorum de Cicerén.>

Es una lectura que me ha perjudicado mucho en un tiempo muy
antiguo, junto a un célebre pedante quien, habiéndome visto sumergi-
do en eso, no me augurd nada bueno en cuanto al centramiento de mis
preocupaciones profesionales.

Léanlo, cuestion de que se pongan al tanto. Constataran que ese
sefior Ciceron no es el plomazo que se trata de pintarles cuando se les
dice que los romanos eran gente que simplemente venia después. Es
un tipo que articula unas cosas que les van directo al corazon.

Veran alli también todo tipo de cosas excesivamente extrafias,
como por ejemplo que en su tiempo se iba a Atenas a buscar la sombra
de los grandes pin-up®* del tiempo de Socrates. Se iba alli diciéndose
— voy a encontrar Carmides en todas las esquinas. Veran que nuestra
Brigitte Bardot puede alinearse junto a los efectos de los Carmides.
Hasta los golfillos, tenian sus ojitos asi.

En Ciceron, vemos cosas curiosas. Hay especialmente un pasaje
que no puedo ofrecerles, pero que es en este género — Hay que decir-
lo, los bellos muchachos, aquellos que los filésofos nos han ensefiado
que estd muy bien amarlos, podemos buscarlos, *bello hay uno aqui y
alla.*” ;Qué quiere decir esto? (Es que la pérdida de la
independencia politica tiene por efecto irremediable alguna decaden-

33 Marco Tulio CICERON, Sobre la naturaleza de los dioses.
3% pin-up — chica preciosa, hermosa, atrayente.

3> [hay uno aqui y all4, es todo.]

19



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

cia racial, o simplemente la desaparicion de ese misterioso brillo, de
ese epoc evopync {himeros enargés}™, ese brillo del deseo del que
Platon nos habla en el Fedro? Jamas sabremos nada de eso.

Aprenderan alli muchas otras cosas todavia. Aprenderan alli que
es una seria cuestion la de saber donde se localizan los dioses. Es una
cuestion que para nosotros no ha perdido su importancia. Si lo que yo
les digo aqui puede servirles para alguna cosa, un dia de un sensible
deslizamiento de las certidumbres, cuando ustedes se encuentren en
una situacion incierta — y bien, una de esas cosas habra sido recordar-
les la existencia real de los dioses.

Entonces, ;por qué no detenernos nosotros también en ese obje-
to de escandalo que eran los dioses de la mitologia antigua? Sin tratar
de reducirlos a paquetes de fichas ni a agrupamientos de temas, pre-
guntémonos lo que podia querer decir que esos dioses se comportaran
de la manera que ustedes saben, y cuyo modo mads caracteristico era el
rapto, la estafa, el adulterio — no hablo de la impiedad, eso era cosa
de ellos.

En otros términos, la cuestion de lo que es un amor de dios esta
francamente actualizada por el caracter escandaloso de la mitologia
antigua. La cima estd ahi en el origen, en Homero. No hay modo de
conducirse de manera mas arbitraria, mas injustificable, mas incohe-
rente, mas irrisoria, que esos dioses. Lean la lliada, todo el tiempo es-
tan mezclados en los asuntos de los hombres, interviniendo en ellos
sin cesar. Y a pesar de todo no podemos pensar que esas historias son
historias extravagantes. Esa perspectiva, no la tomamos, y nadie puede
tomarla, ni siquiera el Homais mas obtuso.’’ No, estan ahi, y muy ahi.
(Qué puede querer decir que los dioses no se manifiesten a los hom-
bres sino de esa manera?

Hay que ver lo que sucede cuando les agarra amar a una mortal,
por ejemplo. No hay nada que aguante, hasta que la mortal, de deses-
peracion, se transforme en laurel o en rana, no hay modo de detener-

3% Nota de ST: “Referencia al verso 795 de la Antigona de Sofocles”. — Sobre es-
te término vuelve Lacan en el Seminario La ética del psicoanalisis.

37 Homais, el boticario de Madame Bovary, de Flaubert.

20



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

los. Nada mas alejado de los temblores del ser ante el amor que un de-
seo de dios, o de diosa, por otra parte — no veo por qué no las pongo
también en el asunto.

Tuvo que venir Giraudoux para restituirnos las dimensiones, la
resonancia, de ese prodigioso mito de Anfitrion. No ha sido posible,
en ese gran poeta, que €l no haga irradiar un poco sobre el propio Ju-
piter algo que podria parecerse a una especie de respeto por los senti-
mientos de Alcmena, pero es para volvernos posible la cosa. A quien
sabe entender, ese mito permanece como un colmo de la blasfemia,
podriamos decir, y sin embargo, no era asi que lo entendian los anti-
guos.

Pues ahi, las cosas llegan mas all4 de todo. Es el estupro divino
que se disfraza de humana virtud. En otros términos, cuando digo que
nada los detiene, ellos van a hacer burla hasta de lo que es lo mejor.
Ahi estd precisamente toda la clave del asunto, es que los mejores, los
dioses reales, llevan la impasibilidad hasta ese punto del que les habla-
ba hace un momento, de no poder incluso soportar la calificacion pasi-
va.

Ser amado, es entrar necesariamente en esa escala de lo desea-
ble de la que sabemos el trabajo que tuvieron los te6logos del cristia-
nismo para destrabarse. Pues si Dios es deseable, puede serlo més o
menos. En consecuencia, hay toda una escala del deseo. ;Y qué es lo
que deseamos en Dios, sino lo deseable? Pero entonces — ;ya no a
Dios? De manera que es en el momento en que se trataba de dar a
Dios su valor mds absoluto que uno se encontraba tomado en un vérti-
go, del que se volvia a salir dificilmente para preservar la dignidad del
supremo objeto.

Los dioses de la antigiiedad no andaban con vueltas. Sabian que
no podian revelarse a los hombres mas que en la piedra de escandalo,
en el agalma de algo que viola todas las reglas, como pura manifesta-
cion de una esencia que permanecia completamente oculta, cuyo enig-
ma estaba enteramente atrds. De donde la encarnacion demodnica de
sus escandalosas proezas. Y es en ese sentido que digo que Alcibiades
es el demonio de Socrates.

21



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Alcibiades da la representacion verdadera, sin saberlo, de lo que
implica la ascesis socratica. Muestra lo que hay ahi, que no est4 ausen-
te, créanlo, de la dialéctica del amor tal como ha sido elaborada ulte-
riormente en el cristianismo. Pues es precisamente alrededor de eso
que viene a tropezar esa crisis que, en el siglo XVI, hace bascular toda
la amplia sintesis, y diré, el amplio equivoco a proposito de la natura-
leza del amor, que ha sido sostenida y desarrollada durante toda la
Edad Media en una perspectiva tan post-socratica.

Quiero decir que, por ejemplo, el dios de Escoto Erigena no di-
fiere del dios de Aristoteles, en tanto que él mueve como erémenon.
Ellos son coherentes — es por su belleza que Dios hace girar al mun-
do. Qué distancia entre esta perspectiva y aquella que se le opone —
pero que no le es opuesta, ahi esta el sentido de lo que trato de articu-
lar.

Se articula opuestamente la perspectiva del agape, en tanto que
¢ésta nos ensefia expresamente que Dios nos ama en tanto que pecado-
res, nos ama tanto para nuestro mal como para nuestro bien. Ese es en
efecto el sentido de la bascula que se ha producido en Ia historia de los
sentimientos del amor, y curiosamente, en el momento preciso en que
reaparecia en sus textos auténticos el mensaje platonico. El &gape di-
vino, en tanto que se dirige al pecador como tal, ése es el centro y el
corazon de la posicion luterana. Pero no crean que eso sea aqui algo
que estaba reservado a una herejia, a una insurreccion local en la cato-
licidad. Basta echar un vistazo, incluso superficial, a lo que ha segui-
do, la Contrarreforma, a saber la erupcion de lo que se ha llamado el
arte del Barroco, para darse cuenta de que eso no significa otra cosa
que la puesta en evidencia, la ereccion como tal del poder de la ima-
gen en lo que tiene de seductora.

Tras el largo malentendido que habia hecho sostener la relacion
trinitaria en la divinidad, del conociente a lo conocido, y remontando a
lo conocido en el conociente por el conocimiento,’® vemos ahi la apro-
ximacion de esa revelacion que es la nuestra, que las cosas van del in-
consciente hacia el sujeto que se constituye en su dependencia, y re-
montan hasta ese objeto nticleo que aqui llamamos agalma.

3% Nota de ST: “Cf. San Agustin, De Trinitate, libros VIII a XI, y Etienne Gilson,
Introduction a I’étude de saint Augustin, Paris, Vrin, 1943”.

22



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

Tal es la estructura que regla la danza entre Alcibiades y Sécra-
tes.

Alcibiades muestra la presencia del amor, pero no la muestra si-
no en tanto que Socrates, quien sabe, puede alli engafiarse, y no lo
acompafia mas que engafiandose alli. El engafio es reciproco. Es tan
cierto para SOcrates, si es un engafio y si es cierto que €l se engafia,
como es cierto para Alcibiades, que esta tomado en el engafio.

(Pero cudl es el engafiado mas auténtico? — sino aquél que si-
gue firme, y sin dejarse derivar, lo que le traza un amor que llamaré
espantoso.

No crean que aquélla que esta puesta en el origen de este discur-
so, Afrodita, sea una diosa que sonrie.

Un presocratico, que es, creo, Democrito, dice que ella estaba
ahi completamente sola en el origen. Y es incluso a proposito de esto
que aparece por primera vez en los textos griegos el término de agal-
ma.”” Venus, para llamarla por su nombre, nace todos los dias.

Todos los dias es el nacimiento de Afrodita, y, para retomar en
Platon mismo un equivoco que es, creo, una verdadera etimologia,
concluiré este discurso con estas palabras — kaAnuépa {kalemera},
buenos dias, kahpépog {kalimeros}, buenos dias y bello deseo® —

% Nota de ST: “Esto es verificable, en tanto que Democrito es un contemporaneo
de Socrates?”.

% Nota de ST: “En efecto, esta dicho en el Cratilo, 418c-d, que es «porque los hu-
manos experimentaban alegria al ver salir la luz de la oscuridad y la deseaban que
se ha hecho la palabra himera (deseada)» para nombrar el dia. Lacan dice: kale-
mera: buen dia, en griego moderno. Luego forja una agudeza sobre este modelo,
fiandose a la etimologia del Cratilo, y haciendo de xélog wuepoc {kalos himeros}
bello deseo (en griego antiguo) un kalimeros que asuena con buen dia en griego
moderno, que se escucha kalimera. Dice asi en una sola palabra buen dia y bello

23



Seminario 8: La transferencia... — Clase 11: 8 de Febrero de 1961

de la reflexion sobre lo que les he aportado aqui de la relacion del
amor con algo que, desde siempre, se ha llamado el amor eterno. Que
no les sea demasiado pesado para pensar, si se acuerdan de que ese
término del amor eterno es colocado por Dante expresamente a las
puertas del Infierno.”*!

establecimiento del texto,
traduccion y notas:
RICARDO E. RODRIGUEZ PONTE

para circulacion interna
de la
ESCUELA FREUDIANA DE BUENOS AIRES

deseo. (Observemos que el especialista de Platon consultado refuta esa etimologia
platonica de la palabra dia.)”.

! “Per me si va ne la citta dolente, / per me si va ne I’etterno dolore, / per me si
va tra la perduta gente. / Giustizia mosse il mio alto Fattore; / fecemi la divina
Potestate, / la somma Sapienza e ’l primo Amore. / Dinanzi a me non fuor cose
create / se non etterne, e io etterna duro. / Lasciate ogni speranza, voi ch’entra-
te.” — “Por mi se va a la ciudad doliente, / por mi se va al eterno dolor, / por mi
se va tras la perdida gente. / Justicia movié a mi alto Autor. / Hizome la divina
Potestad, / la suma Sabiduria y el primer Amor. / Antes de mi no hubo cosa creada
/ sino lo eterno, y yo eternamente duro. / Abandonad toda esperanza, vosotros que
entrais.” — Dante ALIGHIERI, Divina Comedia, Infierno, Canto III, 1-9. — La
traduccion es mia.

24



	 Les he dicho ― a partir de la entrada de Alcibíades, ya no es ta rá en cues tión el hacer el elogio del amor, sino de un otro, designado en el orden. Lo im por tan te del cambio es lo siguiente ― será cuestión de hacer el elogio, epainos, del otro, y es pre cisamente en esto, en cuan  to al diálogo, que reside el pasaje de la me táfora. El e lo gio del otro se sustituye, no al elogio del amor, sino al amor mis mo, y esto, des de el comienzo.

